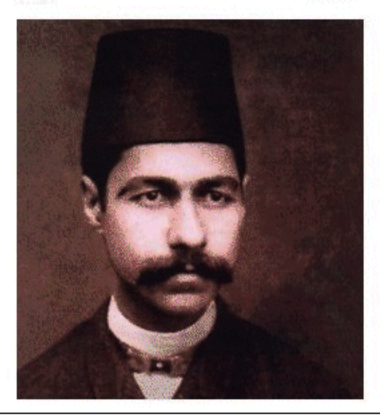
## آثاروافکارمیرزاآقاخان کرمانی تاریخ اجتماعی ایران جلد دهم مرتضی راوندی



نسخه بهتری از این کتاب در کتابفروشی گلشن موجود است http://www.ketabfarsi.com/ketabkhaneh/ketabforooshi/ketabforooshi.html

آثار و افكار ميرزا أقاخان كرماني

با اینکه میرزا آقاخان در ۲۳ سالگی درگذشت. در دوران کوتاه

زندگی، از برکت هوش و استمداد فراوان، و علاقهٔ شدیدی که به

أصلاح اوضاع اجتماعي ايران دانست آثار متنوعي ازخود به يادگار

سخنوري. نامه باستان (مشهور به سالارنامه). آیپنه اسکندري یا تاریخ ایران. تاریخ ایران از

اسلام تا سلجوقیان، سه مکتوب، صد خطابه، تاریخ شانزمان (با تحولات) ایران، تاریخ

قاجاریه و سبب ترقی و تنزل ایران، در تکالیف ملت، تکوین و تشریع، هفتاد و دو ملت،

گذاشت. آثارش عبارتند از: کتاب رضوان. کتاب ریحان بوستان افروز، نامهٔ سخن یا آیین

۱ ـ فکر قزادی، بیشین، ص ۲۸۵.

۲ . روز نامه فانوی شماره ۲۲

حکمت نظری، هشت بهشت، عقاید شیخیه وباییه، انشاءالله ماشاءالله، رسالهٔ عمران خوزستان، ترجمهٔ بِلِماك اترِ فَبِلُون، ترجمهٔ عهدنامهٔ مالك أَشْتُر و مقالات علاوه بر این آثار، مجموعه رساله های خصوصی میرزا آفاخان از توشته های بسیار باارزش اوست...»

از میآن آثاری که نام بردیم رخوان کتابی است اُدبی به تقلید گلستان سعدی که در ۲۵ سالگی در کرمان نوشته است.

ریحان که نام کامل آن «کتاب ریحان بوستانافروز بر طرز و ترتیب ادبیات فرنگستان امروزه که آخرین اثر میرزا آقاخان است و فقط ۲۰ صفحهٔ آن را نوشته و ناتمام مانده است.

نامه باستان، انری است منظوم به بحر متقارب به سیك و تقلید قردوسی طوسی.
آیینه اسکندری با تاریخ ایران باستان د... اولین تاریخ جدید علمی ایران یاستان است به قلم یك مورخ ایرانی که مبتنی بر مطالعات خود و تحقیقات دانشمندان اروپا نگاشته شده است... به میرزا ملکم خان می نویسد: برای برانداختن بنیان این دوخت خبیث ظلم، چئین تاریخی لازم است، و هم برای احیای قوهٔ ملبّت در طبایع اهالی ایران،

از جلد دوم ابن کتاب که از اسلام تا سلجوقیان است، اطلاعی در دست نیست. در این کتاب به قراری که به ملکم نوشته، مؤلف سعی کرده است که علل و اسباب ترقی و انزل دولتها را شرح بدهد. به نظر میرزا آقاخان و ... امروز برای ایران، چنین تاریخی لازم است اگرچه از برای نویسنده آن خطر جان است ولی بنده جان خود را در این راه میگذارم.»

معه مکتوب و صد خطابه؛ دو رسالهٔ انتقادی است که بنیادهای اجتماعی و سیاسی و فرهنگی ایران را با توجه به سیر تاریخ، مطالعه کرده است... صد خطابه را می توان به عنوان جند دوم سه مکتوب میرزا آقاخان شمرد... مطلب این رساله، وسطِ خطابهٔ چهل و دوم قطع گردیده است...

هفتاد و دو هلت: این رساله مقدمه ایست بر کتاب مفصل حکمت نظری که جلد دوم آن در حکمت عملی، موسوم است به هشت بهشت... رسالهٔ ۷۲ ملت را پر پایه مقاله قهوه خانهٔ سورات به قلم نویسندهٔ فرانسوی «برناردن دوسن پیر»، از معاصران و پیروان روسو پرداخته است... موضوع آن گفتگویی است میان پیروان کیشهای مختلف در قهوه خانهٔ بندر سورات در هندوستان... جوهر کلامتی بگانگی همهٔ ادیان است. و تخطئهٔ ستیزگیهای مذهبی، و غابت آن دعوت جهانبان است بر شدارا و شکیبایی، مطالب عمده یی

كه ميرزا آقاخان بر اصل مقالة نويسنده قرانسوي افزوده إينهاست: تقريرات فقيه نجفي، سخنان عالم شیخی، گفتار صوفی نصتاللهی، ادعاهای شبّلغ بابی، و از همه باخفزتر اندیشه های حکیم شیرازی (همان حاج میرزا جواد کربلایی) است که پیرو عقل است و هاتف، مدارای دینی و خدمت به جامعه انسانی است. شخصیت میرزا آقاخان در بیانات حکیم شیرازی متجلی است که سِمَتِ استادی به نویسنده داشت.

حکمت نظری: تأایف کلائی است در بحث اصول حکمت اولی... این کتاب بالغ بر ٤٣٣ صفحه است... حدس ما اين است كه در تأليف آن، مانند هشت بهشت شيخ أحمد روحي با ميرزا آفاخان همكاري داشته است...

انشاءاللَّه، حاشاءاللَّه: رسالهايست بر زدٍ رسالة حاج محمد كريم خان كرماني، پیشوای فرفه شیخید. در معنی انشامالله ماشامالله و معجزات آسمانی، در این کتاب که از شاهکارهای او میباشد، تویسنده به زبان طنز، خراقات دینی و اوهامپرستی همهٔ ادبان را دست انداخته است. تاریخ نگارش آن همان سال ۱۳۱۰ می باشد ... ا

تاريخ نوبسي معاصر

در رشته تاریخ نویسی، میرزا آفاخان در مقدمهٔ تاریخ یاستان به روش معمولی مورخان، حمله میکند و از جمله مینویسد: ورتاکنون یك تاریخ صحیح اصلی كه احوال قومی را به درستی یبان كند و اوضاع گذشته را مجشم سازد و اسباب ترقبي و تنزل اقوام را در اعصار مختلف نشان دهد در شرق خاصه در ایران نوشته نشده است. همه نواریخ پر است از اغراق گویبهای بیفایده، نه نقهای بیجا و اظهار شخصیتهای بیمعنی که هیچ نتیجهٔ تاریخی بر آنها متراب نیست.۳۰۰

شهرياران، عنواني جز: جناب جهانياني، حضرت كشورستاني، خاقان صاحب قران. شاهنشاه ملایك سهاه... ندارند و حال آنكه بسیار اتفاق افتاده كه آن خاقان گیتیستان زاشارهٔ به فتحملیشاه) از فرط سفاهت و سستی، نیمی از مملکت را بریاد داده و آن سلطان بهملایك سهاه و ذات اقدس همایون ظلالله» از كثرت فسق و فجور، ابلیس وجیم از بار گناهش روگردان بوده است...

## لزوم استقرار دموکراسی در ایران

تقش سلاطين

میرزا آقاخان کرمانی در ۱۲۰ سال قبل در بخش وتعقّل تاریخی، یکی از علل و عوامل انحظاط ایران را حکومت فردی و استبدادی

. .

. .

می شمارد و می نویسد: «وضع حکمرانی ایران، همیشه عامل جدایی ملت و دولت گردیده و به همین علت دترقی و تنزل و ضعف و قوت دولت ایران تابع شخص بادشاه بوده است. اگر شاهان، دانا و کاردان بودند کشور را به مقامی بلند رسانیدهاند و هر آینه ناتوان و بیکاره، مملکت را به خرابی و پریشانی کشانیدهاند... بعضی از ایرانیان، بادشاه را خدای دوی زمین و اطاعت و بلکه پرستش او را وظیفهٔ مقدس خود می دانستد، بر اثر این اندیشهٔ باطل، بدبختیها را به پای گاهکاری و روسیاهی خود، نزد بزدان باك میگذاشتد... فردوسی نیز به این عقیده که در نهاد ایرانیان ریشه دوانده اشاره می کند:

جهان را جهاندار دارد خراب بهانه است کاوس و افراسیاب

اثر مهمی که از این تصور بی بنیان روییده، اینکه ابرانیان، جمهور مردم را «هینج وقعی نهاده و منشأ اثر و قدرتی ه نمی شمردند... سبب عدم ترقی ملت ابران همین «اعتقاد باطِل» بود، که مردم خود را در حقوق مملکت حصه دار نمی دانستند... و حال آنکه قدرت سایر ملل (اشاره به یونان و روم قدیم و اروپا پس از انقلاب کبیر فرانسه به سال ۱۸۸۸ است) علاوه بر کاردانی وئیس مملکت، مجلس سنا و قوانین جارید، تاشی از مداخله مردم در کار کشور بود، در حالی که در ایران همواره استبداد مطلق، فرمانروا بود و مردم در حکومت و ادارهٔ کشور نقشی نداشتند. به همین علث هینجگاه حکومتهای جمهوری و مشروطه قانونی در ایران بریا نگردید.

۰۰۰ تاریخ ایران حکایت میکند که هیچکس مگر مزدك فریدنی برای طلب حقوق هردم برنخاست، و هیچکس هنیندیشید که شاید غیر از این قسم حکومت، قسم دیگر هم در میان افراد بشر ممکن باشد. هرگاه زمانی کسی زبان اعتراض گشوده است، اعتراضش بر اشخاص بوده نه بر اوضاع هو اگر انقلابی بریا داشته انده برای تبدیل حاکم بوده نه برای تغییر وضع حکمرانی ... هریك از افراد اهالی، خود را ظالم واحد خواسته، ته مشکر ظلم، لاجرم ترقی ملت، یا به سبب کشمکشهای داخلی که ثمرهٔ این طرز حکومت است و یا بر اثر جنگهای خارجی همچنان در حال تعطیل ماند،

اما تفاوتی قاحش است میان آیین حکمرانی ایران در دوره های پیش از اسلام، و اعصار اسلامی: قوانین حکومت شاهنشاهان ایران، بسیار بسط داشت و در هر امری احکام خاص، جاری بود اگر بارلمان نداشتد آیین مشورت، بتیانی قوی داشت... صورت هر مجلس را می نگاشتند و از مجموع آنها هر چه مصلحت بود میزان کار خود قرار می دادند...

آما قانون سیاست تازبان بر اطاعت از اولوالامر بود و کسی را بارای مخالفت نبود. فقدان آزادی رأی، سبب شد که حتی نوهٔ پیغمبر بزرگ اسلام را چون با خلیفه فاسد اموی بیعت نیاورد، گشتند. در عصر پارسیان، همهٔ اقوام در سلامت و راحت روزگار میگذرانیدند و در کیش خود آزاد بودند... کورش همهجا، به حکمت و صلاح و بزرگی... ستوده شده و او را مسیح موعود خوانده اند...

... ایرانیان با شاهان و کشورهای مفتوح رفتار آدمی میکردند... نه اینکه قانون تطاول را شجری دارند و از خون اهلی، آسیابها را به گردش درآورند... در دربار ایران همیشه گروهی از هوشمندان و دانایان بودند که شاه را از زیاده روی و تعدی بازدارند... اما در قرون بعد یعنی در (حکومت بنی امیّه و بنی عباس) چنان بیم و هراسی در دل مردم جای داشت که تقیه و توریه ناموس خدنی گردید.

میرزا آقاخان ضمن گفتگو از قیام مزدك، این نهضت را نهضتی مترقی، مساوات طلب می شمارد و می گوید: در ایران هیچوقت كسی چر مزدك، برای طلب حقوق عامه و ادعای مساوات مطلقه برتخاست و هیچ كس جز او، هرگز به خیال تغییر وضع حكومت، و طلب مساوات حقوق، و آزادی نیفتاد، چكیدهٔ سخنان او، ابطال حق سلطنت و تأسیس جمهوریت، بود،»

بسهرریسه بود.» او، از زبان شوزخان اروپا می گوید: قانون مزدنی نشانهٔ بلوغ فکری ملت ایران بود که از پی «مساوات حقوق و آزادی نامه، بر آمده بودند و زبان و خسارتی که کسری با اعدام آن فرقهٔ روشن بین و «اصلاحات سطحی» خود به ملت ایران وارد آورد بیش از حد تصور و قیاس است... کسری برای استقرار و دوام پادشاهی ظالمانهٔ خود، آن فیلسوف دانا و انباع الوارا که هواخواهان اصلاح و آزادی و مُزوّجان آدمیت و آبادانی بودند هلاك نمود...ه

یی توج**ل**ی په منافع عمومی

اگرچه کسری انوشیروان ظاهراً شواهد و اسباب بسیار برای افتاع علمه، درقتل آن بزرگوار فراهم آورد، اما چون درواقع مانع خیر علمه و شغِلُ ترقی عالم و آدم بود و اغراض شخصی را بر

منافع عمومی ترجیح داد، او را خوب نمیخوانیم و نیکش نمی شماریم است.

... میرزا آقاخان بودر اساسی رابطه فرد یا اجتماع، بیانی قلسفی دارد و تأثیر افکار روسو و دکارت و برخی حکمای پیشین، در آن نمودار است، کل، مقدم بر جزء است، پس جماعت مقدم بر افراد می باشد. به همین برهان، منافع هیشت جامعه، باید برتر، از نفع خصوصی افراد، شناخته شود ... اعتقادش اینکه دولت مطلقه، نتیجه بی خبری و جهل جمهور ملت از حقوق بشریت و محاسن آزادی و منافع مساوات می باشد. و حاصلش اینکه بسیادت و شرف و افتخاره از میان افراد چنین جامعه بی رخت برمی بندد، در نفکرات تاریخی میرزا آقاخان دیدیم که روش حکومت استبدادی، و فقدان آزادی و عدم مشارکت افراد را در اداره مملکت، از علل اصلی تباهی دولتهای ایران و ویرانی مملکت، و انحطاط آخلاق ملی و بروز دوره های قترت در تاریخ ایران شمرده است. همه جا آیین بیدادگری و جدبسیوتیزم، را محکوم می کند، و به آن شر پیکار دارد و سخنان دل انگیز بیدادگری و جدبسیوتیزم، را محکوم می کند، و به آن شر پیکار دارد و سخنان دل انگیز بیدادگری و جدبسیوتیزم، را محکوم می کند، و به آن شر پیکار دارد و سخنان دل انگیز بیدادگری و در دوسیوتیزم، را محکوم می کند، و به آن شر پیکار دارد و سخنان دل انگیز بیدادگری و در در سخنان دل انگیز

بهای خوانندهٔ کتاب: ظلم مانند، آتش است، و ظالم چون صائفه خطر ظلم و بیدادگری آتشبار، همانطور که صائفه حق خود را در سوختن می داند و تا نسوزاند حقوقش ادا نمی شود. پادشاهان ستمکار هم، تا مملکت را ویران و تا نفر آخر را دچار درد بیدرمان نسازند، حق خود را، ادا کرده ثنانند، و به همان قِسم، که آتش را هرچه طعمه بیشتر دهی قوی تر می شود و سوختن و اثرش افزونتر گردد، ظالم را هر چه بیشتر تمکین نتایند، آتش ظلمش زبانه دارتر و شرارهاش آفزونتر خواهد گردید... ملت وقتی که بدین درجه بی غیرت شوند که ده میلیون انسان شب و روز در اسلا شکنجه و عذاب به سر برند و قوهٔ اینکه با دو نفر ظالم مخالفت و مبارزه کنند نداشته باشند... همان

میگوید:

۱ . آیینه اسکتبری، ص ۱۹۱.

۲ . اندیشمعای میرزا آفاخان، ص ۱۶۹ به بعد .

بهتر که رهسهار عدم گردند و آخرت را معمور فرمایند، والعاقبة للشتقین...ها همیجگاه دیده نشده است زیرتستان ستم پیشه به دلخواه به آیین داد گرایند. هبتیاد ظلم وفتی برانداخته می شود، که ظالمان ظلم نکنند یا مظلومان مُتحبّل نشوند، چون جانوران. متحدی، هرگز سیر از ظلم کردن نمی شود همان به که مظلومان از قیول ستم ایا و استکاف ورزند، تا اقتدارات محدود گردد و حقوق محقوظ ماند...»

... «قصور، نه نتها از ستمكاران و ظالمان جهان است. بیشتر قصور و كوناهی از محنت دگان و مظلومان است كه تن به هر بی شرفی و بی ناموسی دردادماند... به دلیل اینكه هماره شمارهٔ ظالمان از مظلومان كمتر بوده است... باید حقیقهٔ انسان، منكر ظلم و بدخواه ظالم و ناصر مظلومان باشد. لعنت بر یزید مرده و تعظیم بر بزید زنده، چه فایده دارد؟ بلكه باید شخص از روی دل و جان به مقابله و مدافعه بزیدهای زنده و شفرهای موجود حاضر برخیزد...ه

نظریات اجتماعی میرزا آفاخان کرمانی

میرزا آقاخان، در شمار هوشمندائی بود که برای متفکران و نویسندگان، مسئولیت مدنی قائل بود و برنسبت به قرزانگان گوشه گیر حاشیه نشین زبان طعنش باز است، فکر اجتماعی وی، کوشش و مبارزه است، پس گام به میدان پیکار سیاسی نهاد،

فصلی از آن را همکاری با میرزا ملکم خان در انتشار روزنامهٔ قانون و نشر مرام و تشکیل «حوزهٔ آدمیت» در اسلامبول تشکیل می دهد و قسمت دیگرش را اشتراک مساعی با سید جمال الدین اسد آبادی می سازد ... با هر دو، یار و همراز بود. اما وجههٔ نظرش با هر دو تفاوت داشت و خود، صاحب رأی و استقلال فکر بود ... تا بیش از طُقیان ملکم علیه دربار ناصرالدین شاه و تأسیس روزنامهٔ قانون (۲۲۰۷) هیچ دربنی و رابطه مستقیمی میان ملکم و میرزا آقاخان وجود نداشته و انتشار قانون، در دوستی را باز کرد و شماردهای آن را ملکم برای میرزا آقاخان فرستاد... با تبعید میرزا آقاخان به طرابوزان (۱۳۱۲) رشته همکاری آن دو به ضرورت از هم بگشلید... میرزا آقاخان انتشار قانون را شادباش همکاری آن دو به ضرورت از هم بگشلید... میرزا آقاخان انتشار قانون را شادباش می گوید و خجستگی آن را آرزو دارد: «تبریك می گویم این شرکت میارك را، به این امر خیر که موجب نجات و سعادت ملت فلكزدهٔ ایران می باشد و تهنیت می گویم همت باند و

۱. سن خطایه خطایه ۲۱.

۲ . رخوان

٣ . أنديشهها، از صفحة ٢٢٥ به بعد، تلخيص از نتبعات دكتر فريدون أدسيت.

فطرت ارجسند بانی و مؤسس این امر خطیر و فیض عظیم را که به سانقه عزم راسخ، کمر ایفاط ملت، از خواب غفلت بسته، استقامت و دوام در این نامه شعشعه یار خیاه آباش را خواهانم... و مبرزا آفاخان در مقام انتقاد، از روی کمال خیرخواهی پیشنهاد می کند که این مجله ماهی دوبار منتشر شود، و در آن مسائل سیاسی و اقتصادی و مباحث علمی مطرح شود. اختراعات علمی مهم و رویدادهای بزرگ جهان، برای بیداری و انتیاه فارسی زبانان ایران و دیگر کشورها، به زبانی ساده نوشته شود. علل ترقی و انحطاط کشورها براساس علمی تبیین و تشریح گردد، وی در پایان می گید و هرگاه بعضی عبارات میشوشت را از قبیل قاطرچی و آبدار و امثال آنها را از این نامه باك بردارید، به متانت و می غرضی نزدیكتر است... به ملکم می نوسد: ودلم از دست هرج و مرج اوضاع ایران صدبار بیشتر از همه شماها خون است. به و حدر صورتی که می دانید وسیله معاشی برای صدبار بیشتر از همه شماها خون است. به و حدر صورتی که می دانید وسیله معاشی برای مناصر بود، در یکی از مدارس علوم شرقی لندن شغل معلمی پیش گیرد، هرگاه اینکار حاضر بود، در یکی از مدارس علوم شرقی لندن شغل معلمی پیش گیرد، هرگاه اینکار خاهم نباشد باز هم در خدمت و قداکاری مقاصد شما به هر قسم، حاضرم... در خدمت به انسانیت بالفطره عزمی راسخ و هنتی ثابت دارم. من زلاحول آن طرف افتادهام. به انسانیت بالفطره عزمی راسخ و هنتی ثابت دارم. من زلاحول آن طرف افتادهام. به انسانیت بالفطره عزمی راسخ و هنتی ثابت دارم. من زلاحول آن طرف افتادهام. به

تأثير روزنامه قانون

اگر هم برای ارمغان و سوغات بوده چند نسخه به ایران فرستاده نست...ه<sup>ا</sup>

جای دیگر میگوید: ومتعلمین دارالفنون و کسانی که ذوق علم را فهمیدهاند فدوی اورانی قانون شدهاند. شما را به خدا، مستقیم و پایدار باشید. ه این می رساند که یا یاران ملکم و آزادیخواهان ایران، ارتباط مستقیم برقرار کرده بود. همچنین اطلاع می دهد که: از طرف دستگاه نکبت بار حکومت وقت، توسط سفارت اسلامبول به دایره گمران عثمانی نامه رسمی نوشته شده و خواستهاند در بارهای تُجار یا چنته های رهگذران اگر تُشخ قانون بیشد بگیرند و خبر بدهند، راجع به داستان امتیاز نامهٔ رژی و جنبش ملی در برانداختن آن، می نگارد: ایرانیان اسلامبول و عجب معنی انفاق را پی بردهاند. ه جنان

با انتشار قانون، میرزا آفاخان دلگرم و امیدوار میگردد و در تأثیر

آن می توبسد: صبختان قانون، همه جا پراکنده می باشد و هرکس

۱ . بیداری

<sup>....</sup> T

٣.زستوزنده

اندیشه های میرزا آفاخان، از می ۱۵ به بعد .

اجتماعی کردند و تندزبان شدند که سفیر هراستاك گردید و یك فوج زاندارم خواست تا مبادا، بد سفارت هجوم آورند. با اینکار، خود را نزد ایرانی و عثمانی مفتضح و صورت یك بول کرد، پیشنهاد میکد شماره های نازه ای از قانون، چاپ و متن نامه عربی سیدجمال الدین در آن منتشر گردد و هر چه کاغذش نازکتر باشد بهتر، چه به آسانی به هر جا ارسال خواهد شد. به علاوه از آنجا که بعضی از ملایان، چون مردگان هفتاد ساله بودند، حالا زنده شدند. شایسته است که از حاج میرزا محمدحسن شیرازی بانی تحریم رزی و از هفت سایر علما، تحسین گردد. الحق شایسته تسجید شده اند، به شرط آنکه تا نقطه آخر، کار وا اصلاح کند... وقت و فرصت را نباید فوت کرد. میرزا آفاخان پیام سیدجمال الدین را به ملکم ابلاغ میکند و میگوید به حضرت سید بگویید یك نمره قانون، مخصوصاً برای روحانیان کربلا بفرستید و از آنها پخواهید که در مبارزات اجتماعی شرکت چویند و نگذارند که ظلیم، بدر مسلمانان وا بسوزانند و نایب امام با وجود نفوذ تاشد، ساکت و صاحت بنشینند...

پس از آنکه میرزا آقاخان از همکاری با روزنامه باختر، سرخورد روی دل به سوی قانون آورد، اما اینجا هم آنطور که دلش میخواشت مجال عرض اندام نیافت. میرزا آقاخان در نشر افکار وحوزه آدمیت، در عنمانی و ایران سعی فراوان کرد و میگوید با همفکران ملکم در نهران ارتباط و اشترنال مساجی دارد و معتقد است در فعالینهای سیاسی هکار باید از روی تدبیر و حکمت باشد نه از روی عجله و سفاهت، به ملکم می نویسد: وصدای آدمیت خرده خرده در مغز مردم جایگیر خواهد شد... خیلی باید زحمت کشید تا گوش و چشم اهالی ایران باز شود همین که باز شد خودشان درصدد کار برمی آبند...ه سرانجام میرزا آقاخان تصمیم گرفت برای بیداری هموطنانش دو کتاب تحت عنوان و تکالیف ملت، و دیگری در و تاریخ احوال قاجارید، و بیان سبب ترقی و تنزل احوال دولت و ملت ایران بنویسد، از سرنوشت این کتابها اطلاعی در دست نیست. میرزا آقاخان معتقد است برای اصلاح ایران، باید و باطنا فطع نظر از این طابقه قاجار و جند نفر ملای درباری و بی ایمان نمود... اینها جمیع حرکانشان تحت غرض است و بهیج چیزشان ملای درباری و بی ایمان نمود... اینها جمیع حرکانشان تحت غرض است و بهیج چیزشان اطمینان نیست، آی بلکه باید وکاری کرد شاید آن طبایع بگر دست بخورده و آن خونهای اطمینان نیست، آی بلکه باید وکاری کرد شاید آن طبایع بگر دست بخورده و آن خونهای

## پاکیزه مردم متوسط ملت، از دهاقین و اعیان و نُجّها به حرکت بیاید...ها

توجه به طبقه متوّسط و شهرتشین

جالب توجه است که ۱۲۰ سال پیش میرزا آقاخان کرمانی دریافت که یك جنبش ملی، علیه ظلم واستیداد، به منظور استقرار آزادی و مشروطیت، فقط به کمك دهقانان و کسه و تجار و طبقه

منوسط یعنی طبقة بورزوازی و شهرنشین امکان پذیر است زیرا طبقة روحانیان درجهٔ اول و درباریان و اعیان و اشراف مُیتَعَم، همواره سعی میکنند که وضع موجود را حفظ کنند. این طبقهٔ محافظه کار، با هر نوع تحول اجتماعی و اقتصادی به نفع اکتریت، مخالفت می ورزند زیرا اگر حساب و کتابی در مملکت، و قانون، حافظ منافع اکثریت باشد، افلیت حاکم، اعم از روحانیان بزرگ و اشراف نمی توانند به مردم زور بگریند و حقوق فردی و اجتماعی آنان را نادیده بگیرند. و از جهل و بیخبری اکثریت. به نفع خویش استفاده کنند. اگر استثناناً از بین طبقهٔ روحانی. مردانی چون سیدجمال\الدین اسدآیادی و سیدمحمد طیاطبائی و سیدعبدالله بهبهانی و عدمیی دیگر، به نفع خلق بها خیزند و با از بین طبقهٔ اشراف تنی چند، مصالح و منافع تودهٔ مردم را بر آسایش و راحت خویش مُرَجّع شمارند، این یك امر استثنایی است. اصل كلی این است كه همواره طبقات ممتاز و مشترك المناقع، در راه بي خبري و انحطاط اكثريت مردم. يا تثبيت اوضاع اجتماعي. دست اتحاد به هم دادهاند. ميرزا آقاخان، كمابيش به اين حقيقت بي برده بود كه هيچ دليلي وجود ندارد که طبقات مُتِنَعُم و فرمانروا، به نفع اکثریت، فوانین و نظامات موجود را تغییر دهند. بلكه ابن وظيفة طبقة محروم، و مردم متوسطالحالِ شهرتشين و كسبه و بازاريان و دهاقین و روشنفکران و اعیان و نجبای شکستخورده است. که باید برای تحصیل آزادی و تأمین زندگی مادی و معنوی خود، دست اتحاد به هم بدهند و هیئت حاکم، و قوانین و تظامات موجود را به نفع خود تغییر بدهند.

سیدجمال الدین اسد آبادی از دوستان میرزا آقاخان کرمانی بود و آرزوی اتحاد عالم اسلام را در سر می پرورانید. سلطان عبدالحمید نیز داعیهٔ اتحاد اسلامی داشت و به باری و همدستی سید، سخت نیازمند بود. اسد آبادی از پذیرفتن دعوت عبدالحمید اکراه داشت و در حسن نیت او تردید، ملکم او را به رفتن ترغیب نمود.

سلطان از احترام و مهربانی. چیزی دربارهٔ سیّد فروگذار تکرد و حتی خواست ۱۹هل و عیال و خانه» به او پدهد، نپذیرفت. و گفت... ۱۱هیچ غرضی ندارم جز خدست بداسلام.

۱. مدان کتاب، ص ۲۴.

و خدمت به اسلام را امروز منحصر در این می بینم که همه مسلمانان را به این علم هدایت، پخوانم...» یا این اندیشه بساط انجمن اتحاد اسلامی را با شرکت جمعی از ایرانیان و رجال شیعه و تُرك بریا کرد و مردم مختلفی را از هندی و تازی و مصری و بلخی و سودانی به دور خود گردآورد. از ایرانیان، میرزا آقاخان، شیخ احمد روحی، و برادرش افضل المثلك، شیخالرئیس ابوالحسن میرزای قاچار و میرزا حسنخان خبرالملك، در زمره اعضای آن انجمن بودند. دولت ایران از اول، با آمدن سبد به عثمانی خشود نبود، و از فعالیتهای او برآشفت. شاه تلگرافی به این مضمون به سلطان عثمانی کرد: و از دوستی و یك جهتی در عالم اسلامیت می کنیم، سید جمال الدین را که با من این قدر دشمن است، شما جرا معترماً آورده اید و نگاهداری می کنید؟ و عبدالحمید از سید خواست، که به سفارت ایران برود و بگوید وظلم هایی که به من از دولت ایران رفته، عفو می کنم، سید خواس نکرد و گفت در لندن علاء السلطنه مکرد عفو، از من طلبید، قبول نکردم، حال چگونه خودم به سفارت خواهم رفت و ترضیه داد.

ورجهة ميرزا أفاخان از نامديي كديد ملكم نوشته أشكار مي شود وأقع بينني ميرزا أقاخان از سید خیلی واقع بین تر است. و این اندازه اعتقاد دارد که هبودن جناب شیخ، در اسلامبول، و لوبه مأموریتی، مرؤج آدمیت و شکننده پشت جانوران متعدی است. و دماغ همه، به خاك ماليده میشود به اما نه به اتحاد اسلامی اعتقادی داشت و نه سرسختی سید را. در برایر عبدالحمید و دشمنی علتی علیه شاه را، خردمندانه می دانست. مصلحت را در آن می دید که بوصیهٔ سلطان را در رفتن به سفارت بوذیرد. مبرزا أقاخان از همان مرحلة نخست انديشناك است و به ملكم مي نويسد: «انشاءالله عاقبت امر بخیر باشد. قدری نصیحت به جناب شیخ بنویسید. که فیالجمله از عالم لاهوتی، تنزل به ناسوت نماید. و اوامر سلطانی را، زود بهذیرد و بایهٔ سختان را خیلی پایین بگیرند... بنده هر چه اصرار و التماس کودم این قدر سخن را بلند بر.ندارید و تسلیم پشوید. قبول تکردند شاید از سرکار بهذیرند.» و نیز از این عبارت که چندین ماه بعد می نویسد «جناب شیخ هم، خیلی عاقلتر و آزموده تر شدهاند و مردم بی معنی و اراذل را از دور خود راندماند» معلوم است که رویهٔ سید را در جمع کردن عناصری ناشناس و بیمقدار به دور خود نمیپسندید. باری سید در اسلامیول مستقر گردید و به کار پرداخت... بساط انجمن اتحاد اسلامی، در آغاز رونق داشت، به گفتهٔ یکی از اعضای آن قریب چهار صد نامه به علمای همه کشورهای اسلامی فرستاده شد. و قریب دویست

جواب در تأیید هدف و مرام آن رسید، عبدالحمید خود را کامیاب می دید، برای قدرهانی از سید، او را در آغوش کشید و بوسید. سفیر ایران در اسلامیول کارهای انجمن را با آب و تاب به دربار گزارش میکرد و دولت. از فعالیتهای این محفل سیاسی آگاه بود، حتی برخی از نامههایی که میرزا آتماخان و احمد روحی در انتقاد از حکومت استینادی ناصرالدینشاه به علمای عنبات نوشته و آنان را به همکاری در راه پیشرفت اتحاد جامعهٔ اسلامی دعوث کرده بودند. توسط یکی از جاسوسان دولت (استاله خان نظامالعلما، از نوادگان صدر اصفهان) به دست شاه افتاد. شاه و صدراعظم، درصدد دستگیری سید و مبرزا آقاخان که به همدستی با او شناخته گردیده بود ، افتادند . نسلیم آنان را از باب عالی خواستار گردیدند. ولی ثلاش دولت ایران یك جند بی ثمر ماند. ناظیماللتوله (سفیر ایران) در تلگراف خود به تهران میگوید: وعجالةً اقدامات را مناسب نمی دانم... منتظر موقع بهتر و متاسب تر میباشم. و از شرحی که میرزا آقاخان به ملکم نوشته کاملاً پیناست که وی از نیرنگها ناظمالدوله و گزارشهایی که علیه او دادماند و ثیز از تغییر سیاست دولت عنمانی، و سازش آن دولت با ایران بیاطلاع نبوده، درصده برآمد تابع دولت عثمانی شود نا از گزند حکومت ایران، درامان باشد. عبدالحمید نخست وعدهٔ مساعدت داد ولی بعداً برای حفظ مناسبات عادی خود یا ایران از وعدهٔ قبلی خود عدول کرد. میرزا آقاخان از این سرگردانی و ناایمنی خود، رنج میبرد، به ملکم مینویسد: «تا بتوانم مقاومت میکتم وفتی که نتوانستم فرار میکتم و می آیم به ارویا . و از ملکم تقاضای شغل مناسبی در یکی از شهرهای اروپا کرده بود و ظاهراً ملکم درصدد بود به او کمك کند ولی فرصت از دست برفت و زمان تبعید به طرابوزان فرا رسید .

علیه او کارشکیها کردند. سید هم از انتقاد علنی از حکومت عبدالحمید خودداری تمیکرد. میرزا آفاخان می نویسد: وحضرت شیخ سخت ایستاده میگوید دوسال است مرا به اینجا جلب نمودهاید، اگر برای مهمانی است پس است، اگر برای کاری است، که کار من معین نشده، و اگر برای خبس است که آن هم زنجیر و زندان لازم است، این کارها هیچ لزومی ندارد...ه

از طرف دیگر ، دولت ایران در تکاپوی دستگیری سید و یارانش بود و استرداد آنان را میخواست، اما باب عالی راضی نمیشد و گفتگوهای سیاسی میان دو دولت ادامه داشت که دو حادثه، ورق را برگردانید: یکی شورش ارامنه عثمانی (۱۲۳ - ۱۳۱۳). که عبدالحميد سخت برآشفت و به كشتار آتان فرمان داد، و مجمع ارامنه عنماني، مهاجرت آنان وا به ایران تقویت کرد. دیگر کشته شدن ناصرالدینشاه (ذبقعده ۱۳۱۳) بدست یکی از مریدان شوریدهدل سیدجمال الدین» سفیر ایران فرصت را غنیمت شمرد و به دولت عثمانی پیشنهاد کرد هرگاه با تسلیم آنان موافقت گردد دولت ایران هم آومنیان شورشی پناهنده به آبران را تسلیم خواهد نمود:

عهدشكتي وخيانت

بالاخره عبدالحميد با تبعيد ميرزا أقاخان وبارانش موافقت نمود. خانه هایشان را تغتیش و نوشته هایشان را ضبط کردند. و هر سه عبدالحميد را روانه طرابوزان ساختد. اموال روحي را به خراج گذاردند. در اوراق و نامه های آنان، هیچ مدرکی که جکایت از فتنه جویی یا دخالت در شورش ارامته داشته باشد یدست نیامد. عبدالجمید، جندین باز در اثر وساطت سید و دیگران. فول مساعدت داد ولی سفیر ایران در عثمانی نیز آرام نداشت و دایماً حکومت ایران و دولت عتمانی را علیه آزادیخواهان ایران تحریك میكرد. عیدالحمید، كه از تفوذ معنوی سيدجمال الدين هراسناك بود نه با تسليم او به حكومت ايران موافق بود و نه مي توانست که سید را، آزاد بگذارد، تنها جاره را در نابود کردنش می دید. سفیر ایران (علامالملك) یس از آنکه موافقت دولت عنمانی را برای تبعید آزادیخواهان بدست آورد. طی تامدیی محرمانه به خط خودش به دربار ایران نوشت: «چاره متحصر (به قتل سید) است که محرماته به حضرت وليعهد دامث شركته العالى دستورالغفل داده شود از الواط دهخوارقان یا جای دیگر تبریز ، در نفر را چیز داده أمیدوار فرموده بفرستید ، اینجا یا دسیدخمال، آمد و شد پیدا کرده به جزایش برسانید..

غتل آزاديخواهان

مظفرالدينشاء راضي نشد و در خاتمة نامة علامالملك نوشت: هیه آنطورها ممکن نیست و صلاح تمی دانم. و دولت عثمانی سرانجام آزادیخواهان ایران را نسلیم کرد. برادر روحی

در تبریز برای نجات آنان به هر دری میزد و از سیدجمالالدین خواست بار دیگر نزد سلطان پایمردی کند، اما سید که از همه چیز، بیزار گشته بود و خود را در زندان عیدالخمید می دید گفت: ۱۱عارِ خواهشِ از دشمن را بر خود نمی تهم، بگذار به ایران برده. سر بیرند، تا درد و دمان ایشان پایهٔ شرف و افتخاری بلند شود. ه میرزا آقاخان فرجام کار را حدس می زد از طرابوزان به میرزا یحیی دولت آبادی نوشت: «بدیهی است ما زا به عروسی به ایران نمی آورند اگر می توانید، چاره بی بیندیشید». در ذیحجهٔ ۱۳۹۳ هر سه نفر را به دست مأموران سرحدی ایران سهزدند، بکسره به زندان تبریز بردند و در غل و زنجیر افکندند... در هفتهٔ اول ضفر ۱۳۱۴ در باغ اعتضادیه شبانگاه، زیر درخت نسترن سر بریدند، آن وزیر و سفیزی که مشغول این جنایت بودند، بعدها از کردار زشت خود شرمنده و بشیمان گردیدند اما چه سود...ها

## اندیشه های فلسفی میرزا آقاخان

نظری کلی به اندیشه های فلسفی گذشتگان

مطالعه در تاریخ فلسفهٔ ایران بعد از اسلام نشان می دهد که تنها فیلسوف ومتفکری که علمی ومنطقی فکرمی کرد، زکریّای رازی بودکه درقرن سوم هجری می زیسته و جزواصحاب هیولی است. بعنی ماده و مکان را قدیمی می داند و میگوید عقل نمی پذیرد

که ماده و مکان آن، ناگهان و پدون اینکه سایقاً جاده یا مکانی وجود داشته باشد، به وجود آید. به این ترتیب، رازی معتقد به قدم عالم بود و به اقتضای محیط اقتصادی و اجتماعی آن روز ایران، علمی و منطقی فکر میکرد، پس از مرگ رازی از متفکرین و دانشمندان ایران بوعلی سینا بیش از دیگران به علم و عقل و استدلال معتقد بود و اندیشه ها و افکار فو، چنانکه قبلاً اشاره کردیم، طی فرون، در شرق و غرب مورد استفادهٔ علما و دانشمندان فرار گرفت. به احتمال قوی، اگر شرابط اجتماعی و تعصب اشاعره و روحانیان قشری اجازه می داد و متفکران و صاحبنظران ایران دنبالهٔ افکار رازی را میگرفتند، علوم مادی و تجربی در ایران پیش می رفت و ممکن بود که ماقبل از آروباییان به اصالت طبیعت و ارزش مشاهده و تجربه پی بیریم، ولی جنانکه می دانیم با مرگ بوعلی، اندلتاندك اندیشه های علمی و فلسفی در سراشیس ماوراه الطبیعه و اید آلیسم فرو غلطید، و به علت عدم تبات علمی و نفییر سلسله ها و حکومتها و حملهٔ مغول و تیمور و جنگهای معلوم فئودالها سیاسی و تغییر سلسله ها و حکومتها و حملهٔ مغول و تیمور و جنگهای معلوم فئودالها رشد اجتماعی و فرهنگی سستی گرفت و فکر مشاهده و تجربه یکیاره فراموش شد. آخرین وارثِ مکتب اید آلیسم، حاج ملاهادی سیزواری است. این مرد دانشمند از انقلاب آخرین وارثِ مکتب اید آلیسم، حاج ملاهادی سیزواری است. این مرد دانشمند از انقلاب

١ . تلخيص از كتاب ميرزا أفاخان كرماني، از ص ٢٥ تا ٣٥.

قرهنگی غرب بی-بر بود و هیمبل عکاسی، را مخالف قانون و براهین علمیه شکمای شلف، میدانست و وقتی عکس خود او را برداشتند، انگشت حیرت بدندان گرفت...' ... افکار در تحقیقات دانشدندان جوید فرنگستان در برشته ما مکانت دربیان ایران

... افکار و تحقیقات دانشمندان جدید قرنگستان در رشته طبیعیّات و ریاضیات از اوایل سدهٔ نوزدهم میلادی (قرن سیزدهم هجری) به بعد، راه به ایران باز کرد... گنت دوگویینو و وزیر مختار فیلسوف مشربِ فرانسه در ایران، که با اهل حکمت و دانایان فرقه های مختلف مذهبی محشور بود می نویسد: همن اتبخاصی را میشناسم که دانشمند مُتبخر در عاوم و معارف هستند و نسبت به فرا گرفتن معلومات مفیده حربص اند بر از دقایق و لطایف فلسفه، حظ و لذّت فراوان می برند ...»

همچنین به کسانی برخورده است که افکار فلسفی اسپینوزا و کانت را می دانستند و با پرسشهای خود، او را متحیر می ساختند... گربینو رضمن گفتار دربارهٔ «آزاداندیشان» ایران می گوید، این دستور دکارت هچون فکر می کنم پس هستم، جلب توجه هوشمندان آبران را کرده است. وجلسانی که پنج فصل از شاهکار دکارت را یه پارهای از دانشمندان منفکر و باهوش ایرانی ارابه دادم هرگز فراموش نخواهم کود، این فصول پنج گانه در آنها بتأثیرات بی نتیجه نخواهد ماند... فیلسوفان ایرانی که بتا من آشنا هستند، بیشتر هایلند که معرفت کاملی یه احوال اسپینوزا و هیگل پیدا کنند و با من آشه معلوم است، زیرا که افکار این دو فیلسوف، آسیایی است.»

از بیشروان افکار فلسفی جدید، چنانکه گفتیم، میرزا فتحعلی آخوندزاده است (۱۲۹۵ – ۱۲۲۷) ، که ضمن گفتارهای مختلف، یعضی عقاید حکمای اروپا را آورد و نکته جالب توجه اینکه مقاله بی دربارهٔ اندیشه های هیوم در مسألهٔ واجب الوجود نگاشت... هیوم را از آن جهت انتخاب کرد که رأی او را در نفی واجب می پستدید. میرزا فتحملی، صرفاً و مطلقاً معتقد به فلسفهٔ مادی بود.

بعد از میرزا فتحعلی، باید از سیدجمال الدین اسد آبادی (۱۳۱۴ – ۱۲۵۴) نام نیرد که در واقع ویرانگر شنتهای فلسفی گذشته است و آن تعالیم را معیوب و تارسا و حنی گعراه کننده میخواند، و این مسأله را عنوان کرد که حکمت واقعی آن است که بز اپتیاد کشفیّات علمی جدید قرار گیرد. هر چند سید، جندان اهل تألیف نبود، از خطابه هایش در هندوستان و از همان مختصر که نوشته است، وجههٔ نظر مترفی او را می توان شناخت... با این مقدمه، آرای فیلسوفان مغرب، راهی به ایران باز کرد، اما کسی که تفکر را بر اصول

۱ . اندیشه های فلسفی میروا آقاخان، به اعتمام دکتر فریدون آدمیس. ص 01 به بعد .

<sup>.</sup> ۲ . کنت درگوبهنو مقاهب و فلسفه در آسیای میانه ترجمهٔ تراوسی، ص ۵۷ . ر

جدیدی بنیان نهاد، و حکمت را از قالب ومعقولات، به مفهرمی که پیشینیان و مدرسان به کار می برند بیرون آورد و میاحث تازه بی را عرضه داشت، میرزا آقاخان کرمانی است. آن مرد هوشمند، بی برده بود که حکمت از علم جدا نیست و اصول تحقیقات و تجریبات علمی است، که بایهٔ آرای فلسفی جدید را ساخته است و اندیشدهایی که براساس علم ناشد حکمت نیست، بلکه قسمت زیاد آن، خیالهاقیهای براکده است. نوشتههای میرزا آفاخان از دو جنبهٔ دیگر نیز تازگی داشت؛ یکی اینکه به بیروی دانشوران غرب، گوشش دارد قانون با قوانین ثابتی را به دست دهد، که بر جمیع مظاهر و پدیدههای جهان هستی دارد قانون با قوانین ثابتی را به دست دهد، که بر جمیع مظاهر و پدیدههای جهان هستی و همه رشتههای دانش و فن و معرفت انسانی، قابل انظیاق باشد، دیگر اینکه برای حکمت، طریقیت قابل است، یعنی مثل بیکن و دکارت و اصحاب اصالت نجربه میگوید فلسفه را باید برای ترقی اجتماع و بهبود زندگی دنیوی و کمال انسانی به کار برد و گرنه شمری از فلسفه حاصل نمی گردد... در مقایسهٔ فلسفه جدید اروپا با حکمت ایرانی، آثار و عقاید علمای معقول را یکسره تخطئه میکند. می نویسد: میرداماد، مهملات حکمت بونان را یا خزعبلات حکمت بونان را یا خزعبلات هندوان، و موهومات ایرانیان، بهم ریخته و آنی شاه قلمکار، پخته که به من و شعا در این آش حیران و سرگردانیم بلکه امام غزالی و فخر رازی و یوعلی هم متحی شدهاند...!

معجنین باید اسفار ملاصدرای شیرازی، و شرح الزّیارهٔ شیخ احمد احسایی و آثار حاجی سید کاظم رشتی و حاجی کریم خان کرمانی و شیخ مرتفی انصاری و سیدهاب وا خواند، و بای درس میرزا محمداخباری و حاجی ملاجادی سیرواری نشست تا به حدود اطلاعات علمی آنان بی برد، من که بعضی از بزندگان آن آش را دیده و بافندگان این قماش را شناخته و خود روزی ماز هر دو چشیده و یافته ایم عرض می کتم هر کس به آنان روی آورد، گرسنه و سرگردان ماند و از هر علمی بی خیر گشنه... همه چیز را مجهول و تکلیفش نامعلوم، شده است. ه

و ... تنها اقتخار به این میکنم که بعد از شنیدن اقوال متشته و مخالطه ۲ یا اقوام مختلفه و مطالعه کتب و آثار بسیار از مردم، بدون محاکمه و امعان نظر، جرف تقلید و بُوالهوسی را کار نیستم و زمام عقل را به دست این و آن ندادم، بلکه با یای خود رادرفتم و با جشم خود نظر کردم و همه جا فکر خود را مُقوِّم و عقل خویش را مُتوَّر ساختم و

١ . انديشمط . ص ۶۶ په بعد .

۲ . از ے مکترب

۰۴. آميزش

عهما امكن <sup>۱</sup>. رفع خرافات و طامات از خود نمودم... بعد از آنكه ده سال متوالی در روی مبدأ و معاد اشیاد تكوینیه و بواعث تشریعیهٔ آنها فكر كردم و اقوال بیشینیان و گروه بازیسین را در این خصوص مطالعه نمودم و میان اقوال مختلفه با دلایل عقل پیش بین معاكمه كردم، این اثر را نوشتم و آن دازجاتی طبیعت اشیاد برخاسته است.»

راه کشف حقیقت انظر توبسنده، چز بیان حقیقت نیست، همه جا معتقد به زوش راه کشف حقیقت انتقادی است. شعترله را تمجید می کند زیرا که ه گفته اند... اول کاری که برای هر تفس واجب است این است که در هر دبانت و مذهب بوده قوراً در صحت و درستی آن شل کند و دلیل و برهان قاطع طلب نماید و به هر جا که به برهان منتهی و مودی شد، به آنجا گراید. ه... بنیان اندیشه های فلسفی مبرزا آقاخان بر آصالت عقل و اصالت تجربه بنا شده است و در کارگاه هستی و نمام آمور جهان، رابطه علت ومعلول را می شناسد، می گوید: ه مقوم و میزان آدمی عقل است ، و عقل، حاکم هر جیزی است، و در جای دیگر می توبسد؛ حدر دایرهٔ امکان هیچ اشرف و اعلی از عقل بیست و جیزی جز عقل، گیت نمی تواند باشد، زیرا که هر گیت، به عقل فهمیده می شود. به معقولات، از طریق محسوسات بی می بریم و در این باره چنین می آورد؛ در ذهن، آدمی معانی جزئیه را درك می کند و از طبقه بندی آن شدر کات حشی به صور کایه می سازد، یعنی آنچه در ماده ظاهر نشده ذهن درمی یابد. همهٔ اختراعات و کشفیّاتِ علوم می سازد، یعنی آنچه در ماده ظاهر نشده ذهن درمی یابد. همهٔ اختراعات و کشفیّاتِ علوم طبیعی، زاده همان تجربه های جزئی و ادراك کلی است و از آین رو در وجود ارتباط طبیعی، زاده همان تجربه های جزئی و ادراك کلی است و از آین رو در وجود ارتباط

توجه به علرم اجتماعی

مستقیم، میان مُدوكِ حشي و عقلي تردید نمي توان كرد ۴،۰۰۰

در زمینهٔ مسائل اجتماعی نیز ، آراه میرزا آفاخان نسبت به عصری که میزیست بسیار جالب و مترقی است، به نظر اوانسان همواره در ثلاثی درك حقایق است و بوبالاخره حوهد نرقر بافر ، انسان

معوم بهمای در تلاش درای حقایق است و «بالاخره جوهر ترقی بذیر ، انسان است که او را قابل کمالات لایتاهی نموده است به نظر میرزا آقاخان وعدم مساوات که امروز در میان اجتماعات بشری دیده می شود یك بدیده غیرطبیعی است انسانهای ابتدایی که زندگی طبیعی داشتد ، همه با هم در شرایط زندگی، مساوی بودند ، بنابراین فقر و توانگری ، از عوارض اجتماع ندنی و آمری عرضی و غیرطبیعی است . به نظر او پاره یی

١ . حتى الامكان

٢ . انديشه ها ... ، ص ۶۹ يه يعد .

عقاید، نتیجهٔ ترس و جهل است و بر خوف و زجای موهومی قرار دارد... اما آخر · . . ذهن کنجکاو آدمی ودلیل و برهان عقلی» را طلب نمود و این نقطهٔ پیدایش حکمت بود که تعقل، آدمی را از آسمانِ اوهام به زمین فرود آورد، لاجرم سه قدرت اصلی به وجود آمد: حکومت که می ترسانید، دیانت که می باوراتید، و حکمت که می فهمانید، به نظر او قطرت آدمی و مدنیّت، انسانها را به سعادت و خوشبختی مي رساند، مذهب و حكومت ممكن است كه عايل ترقى و يا شهب اتحطاط و عقب ماندگی جامعه گردد. زیرا این دو قدرت. آفریده و مخلوق انسان و از عوامل متغیّر عرَضي جامعه بشمار مي آيند. حكومت و مذهب اگر در راه عترقي و سعادت، اجتماع گام بردارد موجب بیشرفت، و در غیر این صورت، عامل انعطاط و بدیختی جامعه است. ودر تاریخ ایران می بینم در دوره یی که آیین حکمرانی با قانون داد و ترقی، جور بود، ملت ایران حیات نازه بافت... برعکس در دوره بی که قدرت دولت به ستمکری گرایید مُجَل ترقی شد. همین معنی دربارهٔ ادیان نیز صدق میکند. آیینی که به اصلاح آمور دنیایی پردازد و مُشوّق بسط معیشت و ژندگی باشد وسیله تعالی اقوام میگردد ... برعکس اگر عقابد مذهبی، نوجه آدمی را از جهان طبیعی و حقیقی به آسمان اوهام و خیال پردازی بکشاند. آثارش فقر است و ادبار و انعطاط اجتماعی. به همین جهت می بینیم زمانی که کیش ایرآنیان اسلام واقعی بود عامل اعتلا و ترقی جامعه گردید و همین که احکام آن عملاً تغییر ماهیّت داد و به تعصب و اوهام پرستی رسید، سد ترقی گردید و سبب خرابی و ویوانی.ه

ارزش آزادی هدیسپوت» (یعنی مسیاست و دین گرفتار استیلای فرماتروایان و دموکراسی درسپوت» (یعنی مسید) و علمای هفانانیك و متعصب، گردد، دیگر مجالی برای «تنفس طبیعی» برای آن قوم باقی نمی ماند و دیگر مجالی برای «تنفس طبیعی» برای آن قوم باقی نمی ماند و علبه آن دو قدرت مصنوعی، نمو طبیعی جامعه را محصور و متوقف می گرداند و سرانجام کارش را به تباهی می رساند؛ حال ببینیم در سیر تاریخ ملل مشرق و مغرب چه همیستگی و تناسبی میان نوع حکومت، و وجهه نظر دینی آن اقزام وجود داشته است؛ چکیده استد این است؛ تاریخ مشرق زمین، حکابت از این میکند که اعتقادهای مذهبی ملل استایی (اعم از قوم چیتی و مغولی و آریایی و سامی) هر یك، گرایش به شناختن قدرت و

احد مطلق داشته اند یا یادشاه را بسر آسمان میخواندند... یا هخدانراشی، میکردند و یا

دامنهٔ تصورات خود را به وجود نیروی مقتدری که جامع قدرت مطلق و صفات کمالمی بود

میرسانیدند، در برابر آن قُدرتها، چون و چرا راه نداشت. در واقع میتوان گفت که «اصول مُنارِّشي» و حکومت استبدادي و هديسپوتيزم، از همين اعتقاد به قدرت مطلق،

اصحاب حکومت مطلقه میگویند، همانطور که برای گوسفندان، شیانی لازم است و چوبان نسبت به آنها وفقال مایشاء، و لایُسٹل عمّا یَفغل» میباشد، به همان فیاس شهرياران نيز، مالكالرقاب رعيت هستند و هينجكس را در برابر ارادة آنان خق چون و چرا گفتن نیست... پس شگفت نیست که تصوری نجز روش حکومت استبدادی در ذهن مثل شرق نمو نیافته باشد.... ام امراجعه به تاریخ، میبینیم تمام اندیشه های میرزا آقاخان در مورد مثل مشرق، مقرون به حقیقت لیست. کنغوسیوس متفکر چینی ۵ قرن قبل از میلاد لمسبح میگوید: آنچه را به خود نمیپسندی به دیگران مهسند. او به حقوق فردی و اجتماعی مردم احترام میگذارد و با کمال صراحت میگوید: «هرگاه فرمانی ناصواب باشد باید فرزند در برابر پدر خود مقاومت کند. و وزیر در مقابل خداوندگار خویش بایسند و فرمانهای ناصواب او را یکار نبندد.»

٠ متفكرين چيني

کاتون فیلسوفان بود. متفکرین چینی در شهر هلویانگ، گرد می آمدند و با همان آزادگی و آزاداندیشی که آتن را مرکز عقلی دنیای مدیترانه ساخت به بحث و فحص مي پرداختند.

هدر همان فرونی که وینارس» در هندرستان و «آنن» در یونان،

به نظر ویل دورانت هدانش فیلسوفان چین گرانبهاترین ارمغانی است که چین به جهان داده است. در سال ۱۶۹۷ دانشمندی به نام هلابب نیشی، خواهان آمیختن پیوند شرق و غرب گردید و گفت اگر خردمندی در مقام داوری بین محاسن شرق و غرب برگزیده شود. سیب زرین را به رسم جابزه به چینیان خواهد داد. در پایان قرون وسطا. پس از آنکه اروپا در خط تجدد و ترقی قدم نهاد، متفکرین و توبسندگان غرب بیش از پیش به فرهنگ و آرای فلاسفهٔ ایران و جین توجه کردند. آثار رازی و بوعلی، ساتها در محافل علمی اروما تدریس میشد. گوته، ؤلتر، و تولیستوی از مطالعه آتار فلاسقهٔ چین الذت می بردند. هگونه دلباخته حافظ بود. به ولئو میگوید: «من کتابهای کنفوسیوس را با دقت خواندمام و از آنها بادهاشنها برداشتهام. آنها را سرشار از پاکترین اخلاق و دور از هر

نوع فربیکاری دیده ام ۱۵ در میان شهریاران چین نیز کم و بیش موقان خیرخواه و اصلاح طلب وجود دانسنند. جنابکه دودمان «سونگ» همین که زمام امور را به دست گرفت مردی به نام حوانگ آنشی، را مأمور اصلاح امور افتصادی و اجتماعی چین کرد و او در این راه قدمهای اساسی بردانست.

میرزا آفاخان می نویسد: رود حکومت مشروطه که از مغرب زمین برخاست، می بینیم اختیارات درئیس جمهور به مثل قدرت رب النوع محدود بود، اصحاب حکومت جمهوری را اعتقاد بر این بود که در مفایل دولت، لزوماً باید فوهٔ دیگری وجود داشته باشد که، مانع از تجاوزات حکومت بشود و هر بك از افراد ملت، صاحب حق باشد...ها

> ازوم هم آهنگی قوانین با خصوصیات احتماعی

میرزا آفاخان معتقد است که اخلاق و آداب و مختصات اقلیمی افوام و مثل، باهم سازگاری ندارد و بنابراین نمی توان قانونی وضع کرد که در شمام کشورها و با هو شرایطی سازگار و قابل اجرا باشد. وی نظریهٔ معروف منتسکیو را که میگوید: «هر ملت

سایستهٔ نوع حکومتی است که دارد به امری مطلق و کلی نمی داند و معنقد است که نحوهٔ عمل زمامداران و سیاستمداران نیز، در رسد ملّی نقشی عظیم دارد و اگر زمامداران کشوری در کار نعلیم و تربیب ملّتی تعلل ورزند و به مردم اجازهٔ رشد و تکامل و بحت و انتقاد ندهند، طبیعی است حنین جامعه یی به طرف نرقی و تکامل و حکومت ملی نخواهد وفت:

> تغییر و تبدیل قوانین در سیر زمان

دیگر از اندیشههای مترفی این مود، اعتقاد به اصول «تهدیل قوانین در سیر زمان، است. به نظر او مدنیت دایماً واد ترفی می سیرد و منافع ززنیارمندیهای هیئت اجتماع تحول می بذیرد،

لاجرم لزوم نبدیل فوانین. که نامع آن تیدلات است امری طبیعی خواهد بود. در مفاسیه فوانین موصوعه عفلی، به دیگر احکام رأی ارباب تعقّل وا می بسندد و خرد آدمی را معار درست و کافی می داند و می گوید علم به مواتب اشرف از اعتقاد است و ههمیدن بهتر از باور کردن است.

به نظر وي. محمط طبيمي و جغرافيابي، ورانت. خانواده، حكومت و دين در خلق و

١ . و بل دورانب، تاريخ لعدن، كتاب ادل، بحس سود من ١٣٣٠.

۲ . باتگوین و تشریع با به نقل از اندیشه ها، ص ۲۰۲ و ۲۰۳

خوی ملی تاثیری عمیق دارد .

میرزا آقاخان پس از بحث در پیرامون تأثیر یکایك عوامل نامبرده در خلق و خوی و رشد ملی می نویسد: وزبان، کلید شناسایی درجه مدنیّت و ماهیّت فرهنگ اقوام است. جنانكه خدِّ تمدن تازيان را در دورة جاهليّت يعني قبل از نهضت اسلامي، از أينجا ميتوان شناخت، که اصطلاحات علوم و فنون در زبان عربی وجود نداشت و از لغات سیاسی و قوانین مدنی عاری بود، اما در جهت دیگر، برای غضو جنسی (یعنی آلت انسان<u>)</u> هزارگونه اسم و اقب و کنیه داشتند... این نشانه یی است از استغراق آن قوم در فحشاه... از حسن و زبیانی جز سفیدی نمی دانستند - بهمان قیاس از ریشه لغوی و اصطلاحات دیگر اقوام نظیز «آشکیلك» و مطوماق» و «قورمه»... درجه مدنیت و احكام مغولان و ترکان را می نوان شناخت...ها

سهس ميرزا أقاخان از مختضات تمدن جديد سخن ميگويد و روابط بينالمللي

می توبسد: «بکی از مهمترین ظهورات تمدن، توسعه مراودات و مناسبات دولتها و ملتهاست. با بسط علوم و قنون، آمیزش و اختلاط اقوام افزایش یافت... و مبدأ پیدایش «قوانین بینالاول» گردید... در اعصار گذشته محاریه برای افتخار و کسب شأن و ضبط ممالك و استبلای بر خصم بود... امروز جنگ برای ازدیاد تروت و وسعت تجارت است... جنگ را نباید امر طبیعی انگاشت بلکه باید آن را از عوارض زندگی اجتماعی دانست.» به نظر میرزا آقاخان، انسانها می توانند «از راه تعاون و همکاری موجبات آسایش خود را فراهم سازند و هر قدر نیروی جنگی تُخرّبتر باشد بهم آغاز جنگ کمتر میشود... زیرا با اختراعات جدیده و ترفی اسلحه جنگ، هیجکس جرآت ابنکه جنگ آغاز کند ندارد....

یس ناگزیر نیك،خنی بشر را باید در عالم دوستی و آشتی دول جستجو كرد.

ريشدي معتقدات مذهبى

مظاهر گوناگون طبیعت را ریشهٔ ادبان و مذاهب قدیم می داند. میگوید «هر طایفهای دربارهٔ آفرینش سختی گفتهاند... هر آیینی که ناشر و مروج ترقی ملتی باشد حق است. و اگر شخرّب و مخالف. یك سره عاطل و

مبرزا آفاخان مثل بسياري از صاحبنظران كهن «ترس و بيم» از

۱ . اندیشه های میرزا آناخان، از ص ۱۹۳ به یمد .

۲ . همان کتاب ص ۲۹۵

باطل... به مسأله دبانت صرفاً از لحاظ ترقی هیئت اجتماع مینگرد و همهٔ ادیان را با همین معیار میستجد...ها

و المناسبة و المناسبة

موضوع دیگر، لزوم نحول احکام و قوانین است در گذشت زمان، چه بسا دیده شده
آیبنی در عصری برای ملتی سبب ترقی گردد و همان کیش برای همان قوم در عهدی دیگر
عامل ننزل باشد. قانون موسی در عهد فرعون، جهودان را از یندگی و بدیختی برهانید...
مسیحیان در قرون جدید، انجیل ساختگی را یوسیدند و بر طاق کلیسا نهادند و به دنیای
علم و هنر قدم گذاردند و گرنه امروز «گذاتر و جاهلتر» از آنها کسی نبود...ه جانکه در
تن هنگام که اروباییان تحت استیلای پایها و غرق خراقات بودند، هزار بار کارشان از
مسلمانان خرابتر بود و بویی از معرفت نبرده بودند... بر مسلمانان است که از همه
افسانه ها و احادیث جعلی که طی قرون، از هجرت نبوی تا حال، هر کس به هوای نفس
خویش از روی نادانی و یا تعصب و خودسری پرداخته است، چشم یهوشند و به سوی
اسلام واقعی که شبئنی بر عقل و استدلال و فرهنگ و دانش است روی آورند.

ازوم تساهل و آسان گیری

میرزا آفاخان در اینجا کلامی نفز و جاندار دارد - فیلسوفان جهان معتقدند: «دِماعی که لطمهٔ اعتراضات رائیند درسب فکر نتواند کرد، و عقلی که صدمهٔ ایراد و انگار را تحمل نکند معتدل حکم

<sup>1 -</sup> هدان کتاب، ص ۱۲۵.

نادرست و قواعد مخالف عقل و قوانین مُضیّع ملّت...\ سیرزا آنهاخان که ظاهراً روزی در شمار پیروان باب و جزو فرفهٔ آزلی بود، پس از سالها مطالعه و تحقیق، همه مذاهب را با برهان عقلی، مورد نقد و سنجش قرار داد و در مورد باب و مذهب او چنین اظهار عقیده نمود: برسید باب... دارای علم کافی با قدرتی واقعی نبود.... ناچار حجت خدایی خود را، عربی گفتن ونوشتن غلط، و برهان ربوبیت خریش را تطابق عدد ابجدی قرار داد...۳ ( . آئدیشه فاراز ص ۱۳۰ به بعد . ۲ . همان کتاب، ص ۱۳۴ .

آبه نظر او. در برخوردِ ادیان و مذاهب مختلف با یکنایگر «راه سلامت تنها در آیین

مدارا و آسانگیری است و همان است که آدمیان را به دبن انسانیت و نوع دوستی

زهنمایی میکند. سهس می نویسد: البته بعضی از مذاهب عالم بر است از افسانههای

تتمايد... و بر نهج منطق حرف نزند....»